
 

 

Corresponding Author: Burhan Nur Rifqi (e-mail: ilovemakkahmadinah@gmail.com, Pascasarjana Pendidikan Islam, 
Universitas Muhammadiyah Surabaya, Jl. Raya Sutorejo No.59, Dukuh Sutorejo, Kec. 
Mulyorejo, Surabaya, Jawa Timur 60113 

 

30 
 

Vol. 1 No. 1 (2025) 

majakatapress.com/index.php/eduforma 

Relevansi Teori Konflik dengan Fenomena Sosial di Lembaga 
Pendidikan Islam 

 

Burhan Nur Rifqi1 
Zainal Arifin2 

 
1,2 Universitas Muhammadiyah Surabaya 

 

 

Abstract : Social phenomena in Islamic educational institutions indicate inequalities in access, status, and roles 

among different groups, both between teachers and students and between institutions with unequal resources. 

Such disparities often lead to conflicts of interest, differing visions, and social tensions that affect the quality of 

education. This study aims to reveal the relevance of conflict theory in explaining the social dynamics that occur 

within Islamic educational institutions. The research method used is library research with a qualitative descriptive 

approach, analyzing various literature sources discussing conflict theory from the perspectives of Karl Marx, 

Lewis Coser, and Ralf Dahrendorf, as well as their applications in the context of contemporary Islamic education. 

The results show that conflict theory is relevant in explaining the emergence of social inequality, struggles for 

authority, and structural changes within Islamic educational institutions. It also provides a critical analytical 

framework for understanding how power and resources are distributed. In conclusion, understanding conflict 

theory can serve as a foundation for Islamic education managers to create systems that are more equitable, 

participatory, and responsive to the social dynamics of society.. 

 

Keywords : Conflict Theory; Sociology of Education; Islamic Education; Social Phenomena. 

 

 

 

Abstrak :  Fenomena sosial di lembaga pendidikan Islam menunjukkan adanya ketimpangan dalam 

akses, status, dan peran antar kelompok, baik antara guru dan peserta didik, maupun antar lembaga 

yang berbeda tingkat sumber dayanya. Ketimpangan tersebut seringkali melahirkan konflik 

kepentingan, perbedaan visi, serta ketegangan sosial yang berdampak pada kualitas pendidikan. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap relevansi teori konflik dalam menjelaskan dinamika sosial 

yang terjadi di lembaga pendidikan Islam. Metode penelitian yang digunakan adalah kajian pustaka 

(library research) dengan pendekatan deskriptif kualitatif, melalui analisis terhadap berbagai literatur 

yang membahas teori konflik dari perspektif Karl Marx, Lewis Coser, dan Ralf Dahrendorf, serta 

penerapannya dalam konteks pendidikan Islam kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

teori konflik relevan dalam menjelaskan munculnya ketimpangan sosial, perebutan otoritas, dan 

perubahan struktur di lembaga pendidikan Islam. Teori ini juga memberikan kerangka analisis kritis 

terhadap bagaimana kekuasaan dan sumber daya didistribusikan di dalam lembaga pendidikan. 

Kesimpulannya, pemahaman terhadap teori konflik dapat menjadi dasar refleksi bagi pengelola 

pendidikan Islam untuk menciptakan sistem yang lebih adil, partisipatif, dan responsif terhadap 

dinamika sosial masyarakat. 

 

Kata kunci : Teori Konflik; Sosiologi Pendidikan; Pendidikan Islam; Fenomena Sosial. 

 

 

  

mailto:ilovemakkahmadinah@gmail.com


Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan 

Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer 

 

31 

 

A. Pendahuluan 

Lembaga pendidikan Islam merupakan salah satu pilar penting dalam membangun 

peradaban umat yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Namun, di balik idealisme 

tersebut, realitas sosial di lapangan memperlihatkan adanya berbagai fenomena sosial 

yang kompleks dan dinamis. Dalam praktiknya, pendidikan islam tidak luput dari banyak 

problematika yang muncul di era global ini (Mujahid, 2015).  Selain itu juga problematika 

sosial seperti perbedaan status sosial antara guru dan peserta didik, kesenjangan fasilitas 

antar lembaga, serta ketimpanlgan dalam akses dan kualitas pendidikan. Kondisi ini 

menggambarkan bahwa lembaga pendidikan Islam tidak terlepas dari struktur sosial 

masyarakat yang melingkupinya. Ia merefleksikan realitas sosial yang sarat dengan 

perbedaan kelas, distribusi kekuasaan, serta akses terhadap sumber daya pendidikan. 

Perbedaan status sosial tersebut tampak jelas ketika lembaga pendidikan Islam di 

perkotaan yang mempunyai fasilitas baik pastinya juga memiliki pengajar yang 

berkompeten sehingga nantinya menghasilkan siswa- siswa yang cerdas. Hal ini 

berbanding terbalik terhadap sekolah- sekolah yang terdapat di pedesaan yang 

mempunyai fasilitas sekolah yang kurang baik dan tenaga pengajar yang kurang 

kompeten (Vito & Krisnani, 2015). Kesenjangan ini bukan hanya berdampak pada mutu 

pembelajaran, tetapi juga membentuk stratifikasi sosial baru dalam dunia pendidikan 

Islam. Selain itu, hubungan sosial antara guru dan murid kadang diwarnai ketegangan 

atau konflik akibat pola komunikasi yang hierarkis, model kepemimpinan otoritatif, 

maupun perbedaan pandangan dalam proses pembelajaran. Fenomena tersebut 

menunjukkan adanya ketimpangan kekuasaan dan peran sosial di lingkungan pendidikan 

yang memerlukan analisis sosiologis lebih mendalam. 

Dalam perspektif sosiologi pendidikan, fenomena tersebut dapat dijelaskan 

melalui berbagai teori sosial. Salah satu teori yang relevan adalah teori konflik, yang 

memberikan kerangka analisis kritis terhadap ketimpangan sosial dan distribusi 

kekuasaan dalam lembaga pendidikan. Teori ini pertama kali yang dipopulerkan oleh Karl 

Marx dan tokoh-tokoh sosiologi kontemporer,   menekankan   ketimpangan,   dominasi,   

dan   pertentangan   kepentingan   sebagai pendorong utama konflik social (Aldi Sajian 

& Ardan Alif, 2025). Marx menegaskan bahwa konflik merupakan konsekuensi alami 

dari adanya ketimpangan ekonomi dan kontrol terhadap sumber daya.(Prayogi, 2023) 

Dalam konteks pendidikan, teori ini dapat digunakan untuk memahami bagaimana 

lembaga pendidikan berfungsi sebagai alat reproduksi sosial yang mempertahankan 

dominasi kelompok tertentu melalui kurikulum, sistem penilaian, dan norma 

kelembagaan. 

Pemikiran Marx kemudian dikembangkan oleh Lewis A. Coser, yang memandang 

bahwa konflik tidak selalu bersifat destruktif (MANNHEIM, 2001). Menurut Coser, 

konflik justru dapat berfungsi positif dalam memperkuat solidaritas kelompok dan 

memunculkan perubahan sosial yang konstruktif (Dodi, 2017). Sedangkan Ralf 

Dahrendorf menekankan bahwa konflik muncul dari hubungan kekuasaan dalam setiap 

struktur sosial. Ia berpendapat bahwa masyarakat selalu berada dalam ketegangan antara 

mereka yang berkuasa dan yang tidak berkuasa, sehingga konflik menjadi mekanisme 

alami untuk menyeimbangkan distribusi otoritas. Dalam konteks lembaga pendidikan 



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan 

Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer 

 

32 

 

Islam, gagasan ini dapat menjelaskan munculnya resistensi terhadap kebijakan 

pendidikan yang tidak adil, perbedaan pandangan antara pihak manajemen dan tenaga 

pendidik, serta munculnya reformasi kelembagaan sebagai bentuk dinamika sosial. 

Kajian teori konflik menjadi penting dalam menganalisis fenomena sosial 

pendidikan Islam, karena lembaga pendidikan tidak hanya berperan sebagai tempat 

transmisi nilai, tetapi juga sebagai arena sosial tempat berbagai kepentingan dan 

kekuasaan saling berinteraksi.(Mutamakin, 2023) Ketimpangan fasilitas, status sosial 

guru, dan akses terhadap pendidikan mencerminkan adanya struktur dominasi yang 

secara tidak langsung diwariskan dari masyarakat ke dalam sistem 

pendidikan.(Mujiburrohman & Putri, 2024) Dengan demikian, pendidikan Islam dapat 

dipahami sebagai miniatur masyarakat, di mana konflik menjadi bagian dari proses 

menuju perubahan sosial yang lebih adil. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, maka rumusan masalah dalam penelitian ini 

adalah: 

Bagaimana relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan 

Islam? 

Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis relevansi teori konflik 

dalam menjelaskan dinamika sosial yang terjadi di lembaga pendidikan Islam, khususnya 

terkait ketimpangan status sosial, distribusi sumber daya, dan hubungan kekuasaan di 

lingkungan pendidikan. 

Sementara itu, manfaat penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

konseptual bagi pengembangan kajian sosiologi pendidikan Islam, serta menjadi bahan 

refleksi bagi pengelola lembaga pendidikan dalam membangun sistem yang lebih 

egaliter, partisipatif, dan responsif terhadap perubahan sosial masyarakat 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif, yang 

bertujuan untuk memahami secara mendalam relevansi teori konflik dalam menjelaskan 

fenomena sosial yang terjadi di lembaga pendidikan Islam. Pendekatan ini dipilih karena 

penelitian bersifat konseptual dan tidak berorientasi pada pengujian hipotesis kuantitatif, 

melainkan berfokus pada analisis makna serta keterkaitan antara konsep-konsep teori dan 

realitas sosial pendidikan. Metode kualitatif deskriptif dianggap relevan untuk 

menggambarkan dan menginterpretasikan fenomena sosial secara komprehensif melalui 

kajian literatur ilmiah. 

Sumber data dalam penelitian ini berasal dari berbagai artikel ilmiah dan jurnal 

nasional terakreditasi SINTA peringkat 3 hingga 6, serta buku-buku teori sosiologi klasik 

dan kontemporer yang membahas pemikiran Karl Marx, Lewis A. Coser, dan Ralf 

Dahrendorf, terutama yang berhubungan dengan pendidikan dan masyarakat Islam. 

Selain itu, digunakan pula berbagai literatur yang relevan dalam bidang pendidikan Islam 

dan sosiologi pendidikan, baik dalam bentuk artikel ilmiah, prosiding, maupun repository 

kampus. Seluruh sumber pustaka yang digunakan merupakan publikasi terkini, yaitu yang 

terbit antara tahun 2020 hingga 2025, agar hasil analisis mencerminkan konteks sosial 

dan akademik yang mutakhir. 



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan 

Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer 

 

33 

 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, dengan menelusuri 

artikel dan sumber ilmiah dari Google Scholar, Garuda (Garba Rujukan Digital), serta 

berbagai repository perguruan tinggi di Indonesia. Proses pencarian dilakukan dengan 

menggunakan kata kunci seperti “teori konflik,” “pendidikan Islam,” “sosiologi 

pendidikan,” dan “fenomena sosial.” Data yang diperoleh kemudian dikaji dan diseleksi 

berdasarkan relevansi topik, kualitas publikasi, serta kesesuaian dengan tujuan penelitian. 

Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content 

analysis) yang melibatkan tiga tahap utama, yaitu reduksi data, pengelompokan tema, dan 

interpretasi. Pada tahap reduksi data, peneliti menyeleksi informasi yang relevan dengan 

fokus kajian, yaitu teori konflik dan fenomena sosial di lembaga pendidikan Islam. Tahap 

pengelompokan tema dilakukan dengan cara mengklasifikasikan hasil kajian literatur ke 

dalam kategori-kategori seperti ketimpangan sosial, relasi kekuasaan, dan dinamika 

perubahan sosial. Selanjutnya, tahap interpretasi dilakukan dengan menafsirkan data 

berdasarkan kerangka teori konflik dari Marx, Coser, dan Dahrendorf untuk menemukan 

relevansi dan implikasinya terhadap realitas pendidikan Islam. Melalui prosedur analisis 

ini, penelitian diharapkan mampu memberikan gambaran konseptual yang sistematis dan 

mendalam mengenai dinamika sosial pendidikan Islam dari perspektif teori konflik 

C. Hasil dan Pembahasan 

Hasil kajian menunjukkan bahwa teori konflik memiliki relevansi yang sangat 

kuat dalam menjelaskan dinamika sosial di lembaga pendidikan Islam. Teori ini 

menekankan bahwa setiap struktur sosial pada dasarnya mengandung ketimpangan 

kekuasaan dan kepentingan yang berbeda, yang memunculkan persaingan dan konflik. 

Dalam konteks pendidikan Islam, hal ini terlihat jelas ketika akses terhadap pendidikan 

yang berkualitas tidak merata, baik antar lembaga maupun antar wilayah. Sekolah atau 

pesantren yang memiliki sumber daya lebih banyak cenderung memberikan fasilitas yang 

lebih lengkap, sedangkan lembaga dengan keterbatasan dana dan tenaga pendidik 

mengalami kesulitan memenuhi standar pendidikan yang layak. Ketimpangan ini tidak 

hanya berdampak pada kualitas pendidikan, tetapi juga membentuk pengalaman sosial 

siswa yang berbeda, yang kemudian mempengaruhi persepsi mereka terhadap keadilan 

dan hubungan sosial di lingkungan pendidikan. 

Selain itu, konflik relasi antara guru, siswa, dan pengelola lembaga pendidikan 

juga dapat dianalisis melalui lensa teori konflik. Ketika distribusi tanggung jawab, 

penghargaan, atau kesempatan pengembangan karier tidak merata, muncul gesekan yang 

dapat memengaruhi iklim belajar. Misalnya, guru yang merasa kontribusinya kurang 

dihargai dapat mengalami frustrasi, yang kemudian berdampak pada motivasi mengajar 

dan hubungan dengan siswa. Siswa pun terkadang menghadapi ketidakadilan dalam 

perlakuan atau fasilitas, yang memunculkan ketegangan antara pihak yang memiliki 

kekuasaan lebih besar (pengelola) dan pihak yang memiliki keterbatasan. Fenomena ini 

menegaskan bahwa lembaga pendidikan Islam, meski berniat mendidik secara religius, 

tetap berada dalam dinamika sosial yang dipengaruhi oleh kepentingan, hierarki, dan 

kontrol sumber daya. 

Dalam perspektif yang lebih luas, lembaga pendidikan Islam bukan hanya sekadar 

tempat mentransfer pengetahuan agama, tetapi juga mencerminkan struktur kekuasaan 



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan 

Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer 

 

34 

 

dan distribusi sumber daya dalam masyarakat. Ketimpangan dalam fasilitas, akses, dan 

hubungan sosial di lembaga pendidikan dapat dianggap sebagai cermin dari ketimpangan 

yang ada di masyarakat secara umum. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam, 

selain berperan dalam pengembangan spiritual dan moral siswa, juga menjadi arena sosial 

di mana konflik kepentingan dan ketidaksetaraan dapat muncul dan diuji. Dengan 

demikian, penerapan teori konflik membantu kita memahami tidak hanya interaksi sehari-

hari dalam lembaga pendidikan, tetapi juga bagaimana lembaga tersebut berfungsi 

sebagai refleksi dari struktur sosial yang lebih luas. 

Menurut Karl Marx, ketimpangan sosial dalam dunia pendidikan muncul karena 

adanya perbedaan kepemilikan dan kontrol terhadap sumber daya, baik berupa ekonomi 

maupun simbolik.(Ranjan Bharas et al., 2023) Dalam pendidikan Islam, ketimpangan 

tersebut dapat terlihat dari perbedaan akses dan kualitas antar lembaga. Beberapa 

pesantren atau sekolah Islam memiliki dukungan finansial yang besar, fasilitas modern, 

serta tenaga pendidik berkualitas, sehingga mampu memberikan pendidikan yang lebih 

optimal. Sementara itu, lembaga lain masih menghadapi keterbatasan sarana, seperti 

ruang kelas yang sempit, buku dan media pembelajaran yang terbatas, serta guru yang 

kurang terlatih. Ketimpangan ini menciptakan pengalaman belajar yang berbeda bagi 

siswa, yang kemudian memengaruhi peluang mereka dalam mencapai prestasi akademik 

maupun pengembangan karakter. 

Selain itu, ketimpangan ini tidak hanya berdampak pada kualitas pendidikan, 

tetapi juga pada struktur sosial internal lembaga. Siswa yang belajar di lembaga dengan 

sumber daya lebih banyak cenderung memperoleh kesempatan lebih besar untuk 

mengembangkan potensi diri, sedangkan siswa di lembaga terbatas sering menghadapi 

hambatan yang membatasi pengalaman belajar dan interaksi sosial mereka. Perbedaan ini 

mencerminkan bagaimana kepemilikan dan kontrol terhadap sumber daya menentukan 

posisi dan peluang individu dalam sistem pendidikan, sejalan dengan analisis Marx 

tentang hubungan antara kekuasaan ekonomi dan ketimpangan sosial. 

Lewis A. Coser menambahkan perspektif yang lebih dinamis mengenai konflik, 

yaitu bahwa konflik tidak selalu bersifat destruktif.(Azisi, 2021) Dalam konteks 

pendidikan Islam, konflik internal antara guru, siswa, atau pengelola lembaga seringkali 

muncul karena perbedaan kepentingan, ketidakjelasan tugas, atau ketidakmerataan 

fasilitas. Meskipun terlihat sebagai masalah, ketegangan ini sesungguhnya mencerminkan 

adanya interaksi sosial yang hidup dan kesadaran akan ketidakadilan, yang menjadi titik 

awal untuk evaluasi dan perbaikan dalam sistem pendidikan. 

Konflik yang muncul akibat ketidakadilan dalam pembagian tanggung jawab, 

fasilitas, atau kesempatan pengembangan profesional dapat mendorong pengelola 

lembaga untuk melakukan perubahan strategis.(Mujiburrohman & Putri, 2024) Misalnya, 

mereka mungkin meninjau ulang alokasi sumber daya, memperbaiki kebijakan 

manajemen guru, atau merancang program pembelajaran yang lebih inklusif agar seluruh 

siswa mendapat kesempatan yang lebih setara. Dengan demikian, konflik menjadi 

katalisator bagi perbaikan kualitas pendidikan dan distribusi sumber daya, sekaligus 

mendorong transparansi dan akuntabilitas dalam pengelolaan lembaga. 

Lebih jauh, kemampuan lembaga pendidikan Islam dalam mengelola konflik juga 

mencerminkan kapasitas mereka untuk membangun budaya organisasi yang sehat. Ketika 



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan 

Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer 

 

35 

 

guru, siswa, dan pengelola terbiasa menghadapi perbedaan pendapat atau ketidakadilan 

dengan dialog terbuka dan pendekatan kolaboratif, mereka tidak hanya menyelesaikan 

masalah yang ada, tetapi juga membentuk kebiasaan berpikir kritis dan keterampilan 

sosial. Proses ini membantu setiap anggota komunitas pendidikan memahami pentingnya 

tanggung jawab bersama, kesetaraan, dan empati terhadap pihak lain, yang menjadi 

fondasi bagi terciptanya lingkungan belajar yang inklusif. 

Selain itu, pengelolaan konflik yang efektif dapat memicu inovasi dalam praktik 

pendidikan Islam. Misalnya, lembaga yang menghadapi keterbatasan sumber daya dan 

persaingan internal dapat terdorong untuk merancang metode pembelajaran baru, 

membangun program mentoring antar siswa, atau memanfaatkan teknologi untuk 

meningkatkan akses pendidikan. Dengan cara ini, konflik tidak lagi dilihat sebagai 

hambatan, tetapi sebagai peluang untuk memperkuat kualitas pendidikan dan 

meningkatkan kapasitas organisasi. Fenomena ini sejalan dengan pandangan Coser 

bahwa konflik dapat memicu perubahan sosial yang positif jika diarahkan secara 

konstruktif. 

Akhirnya, dampak sosial dari pengelolaan konflik yang baik terasa tidak hanya di 

lingkungan internal lembaga, tetapi juga pada masyarakat yang lebih luas. Lembaga 

pendidikan Islam yang mampu menumbuhkan solidaritas dan kolaborasi di antara 

anggotanya akan menghasilkan lulusan yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi 

juga memiliki kesadaran sosial dan kemampuan bekerja sama dalam menghadapi 

perbedaan. Dengan demikian, konflik yang dikelola dengan bijak berperan sebagai 

mekanisme pembelajaran sosial, memperkuat kohesi komunitas, dan mempersiapkan 

generasi muda untuk berperan aktif dalam membangun masyarakat yang lebih adil dan 

harmonis. 

Selain itu, konflik yang terjadi dalam lembaga pendidikan Islam juga berpotensi 

membentuk budaya organisasi yang lebih kuat. Ketika siswa dan guru menghadapi 

perbedaan atau ketidakadilan secara bersama-sama, mereka cenderung mengembangkan 

keterampilan sosial seperti empati, toleransi, dan kemampuan berkolaborasi. Pengalaman 

ini tidak hanya meningkatkan kohesi internal, tetapi juga menumbuhkan kesadaran 

kolektif mengenai pentingnya tanggung jawab bersama dan keadilan dalam lingkungan 

belajar, sehingga menciptakan iklim pendidikan yang lebih harmonis dan inklusif. 

Di sisi lain, pengelolaan konflik yang efektif seringkali memacu inovasi dan 

perbaikan dalam praktik pendidikan. Lembaga pendidikan Islam yang menghadapi 

keterbatasan sumber daya atau ketegangan internal dapat terdorong untuk merancang 

strategi pembelajaran baru, membangun program mentoring antar siswa, atau 

memanfaatkan teknologi sebagai solusi alternatif. Dengan demikian, konflik tidak 

sekadar masalah yang harus diselesaikan, tetapi juga menjadi pemicu perubahan yang 

memperkuat kualitas pendidikan dan kapasitas organisasi secara keseluruhan. 

Lebih jauh lagi, dampak positif dari konflik yang dikelola dengan bijak meluas 

hingga masyarakat di luar lembaga. Lulusan dari lembaga pendidikan Islam yang mampu 

menavigasi konflik secara konstruktif cenderung memiliki kemampuan sosial yang lebih 

matang, kesadaran akan keadilan, dan kemampuan bekerja sama dalam konteks sosial 

yang lebih luas. Hal ini menunjukkan bahwa konflik, bila dipahami dan diarahkan dengan 

tepat, tidak hanya memperkuat komunitas internal, tetapi juga menyiapkan generasi muda 



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan 

Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer 

 

36 

 

untuk berperan aktif dalam membangun masyarakat yang lebih adil, harmonis, dan 

dinamis. 

Dalam lembaga pendidikan Islam, konflik antarpendidik, antarunit, atau antara 

lembaga bisa menjadi pendorong inovasi dan pembaruan sistem manajemen jika dikelola 

dengan baik. Sementara itu, Ralf Dahrendorf melihat bahwa otoritas dan kekuasaan 

dalam lembaga pendidikan sering kali menjadi sumber ketegangan, namun juga sarana 

menuju reformasi sosial apabila ada dialog dan redistribusi peran.(Sa’adah, 2024) 

Untuk memperjelas hubungan antara teori konflik dan fenomena sosial 

pendidikan Islam, berikut Tabel 1 menyajikan ringkasan teori utama dan relevansinya 

dalam konteks lembaga pendidikan Islam. 

Tabel 1. Relevansi Teori Konflik dalam Pendidikan Islam 

Tokoh Teori Konflik Konsep Utama Relevansi dalam Pendidikan Islam 

Karl Marx 
Ketimpangan kelas, ekonomi, 

dan kekuasaan 

Ketimpangan fasilitas dan mutu antar lembaga 

pendidikan Islam mencerminkan struktur kelas 

sosial. 

Lewis A. Coser 
Konflik sebagai mekanisme 

integrasi sosial 

Konflik internal dalam lembaga pendidikan dapat 

memperkuat solidaritas dan memunculkan inovasi 

manajerial. 

Ralf Dahrendorf Otoritas dan perubahan sosial 

Ketegangan antara pengelola, guru, dan siswa dapat 

menghasilkan reformasi dalam sistem pendidikan 

Islam. 

 

Tabel di atas menunjukkan bahwa teori konflik dari Marx, Coser, dan Dahrendorf 

memiliki kesamaan dalam melihat ketimpangan sebagai hal yang melekat dalam struktur 

sosial, namun juga membuka peluang untuk perubahan sosial yang konstruktif. 

Selanjutnya, untuk memperjelas posisi teori konflik dalam menjelaskan fenomena 

sosial pendidikan Islam, dapat digambarkan melalui Bagan Konseptual berikut: 

Gambar 1. Bagan Konseptual Teori Konflik dalam Pendidikan Islam 

 

Bagan ini memperlihatkan bahwa ketimpangan sosial di lembaga pendidikan 

Islam memunculkan konflik yang, bila dikelola secara dialogis dan adil, dapat 

menghasilkan perubahan sosial dan pembaruan pendidikan. 



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan 

Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer 

 

37 

 

Kemudian, hasil sintesis dari berbagai literatur yang dianalisis dalam penelitian 

ini dapat divisualisasikan melalui Skema Sintesis Literatur berikut: 

Gambar 2. Skema Sintesis Literatur Kajian Konflik dalam Pendidikan Islam 

Skema ini menggambarkan bagaimana teori konflik diintegrasikan dengan 

literatur pendidikan Islam melalui proses sintesis tematik, menghasilkan kesimpulan 

bahwa teori konflik masih sangat relevan untuk menganalisis struktur sosial lembaga 

pendidikan Islam kontemporer. 

Berdasarkan hasil analisis literatur tersebut, dapat disimpulkan bahwa teori 

konflik relevan digunakan untuk menjelaskan berbagai fenomena sosial yang terjadi di 

lembaga pendidikan Islam. Teori ini memberikan kerangka berpikir kritis untuk 

memahami ketimpangan, dominasi, serta potensi perubahan yang terjadi dalam sistem 

pendidikan. Pendidikan Islam, dalam konteks ini, tidak hanya menjadi sarana transmisi 

nilai-nilai keagamaan, tetapi juga arena dialektika sosial yang menuntut kesetaraan, 

keadilan, dan pemerataan akses bagi seluruh lapisan masyarakat. 

D. Kesimpulan 

Hasil kajian pustaka menunjukkan bahwa teori konflik memiliki relevansi yang 

kuat dalam memahami fenomena sosial di lembaga pendidikan Islam. Teori ini membantu 

menjelaskan bagaimana ketimpangan sumber daya, perbedaan status sosial, dan relasi 

kekuasaan berpengaruh terhadap dinamika sosial pendidikan. Dalam perspektif Karl 

Marx, pendidikan sering kali merefleksikan struktur kelas sosial masyarakat, di mana 

lembaga pendidikan yang lebih kuat secara ekonomi cenderung memiliki pengaruh 

dominan terhadap arah kebijakan dan kualitas pembelajaran. Sementara itu, Lewis A. 

Coser menegaskan bahwa konflik dapat menjadi mekanisme fungsional yang memicu 

solidaritas, adaptasi, dan pembaruan sistem. Adapun Ralf Dahrendorf melihat bahwa 

otoritas dan resistensi di dalam lembaga pendidikan merupakan pendorong perubahan 

sosial yang tidak dapat dihindari. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan bahwa ketimpangan sosial 

dalam pendidikan Islam tidak semata-mata menghasilkan disintegrasi, melainkan dapat 

menjadi sarana menuju reformasi kelembagaan apabila konflik dikelola secara 

konstruktif dan berkeadilan. Dengan demikian, teori konflik masih sangat relevan sebagai 

kerangka analisis untuk memahami dan memperbaiki struktur sosial dalam pendidikan 

Islam kontemporer, terutama dalam menghadapi tantangan modernisasi, globalisasi, serta 

kesenjangan mutu antar lembaga. 

Sebagai saran, penelitian selanjutnya disarankan untuk memperdalam analisis 

dengan pendekatan empiris, seperti studi kasus atau wawancara mendalam, agar dapat 



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan 

Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer 

 

38 

 

memberikan bukti lapangan tentang bagaimana konflik sosial benar-benar terjadi dan 

dikelola di lembaga pendidikan Islam. Selain itu, para pengelola lembaga pendidikan 

Islam diharapkan mampu mengembangkan strategi manajerial berbasis keadilan sosial 

dan partisipasi, sehingga setiap unsur lembagaba ik guru, siswa, maupun masyarakat 

dapat berkontribusi secara setara dalam mewujudkan pendidikan Islam yang inklusif, 

adil, dan berdaya saing. 

Daftar Pustaka 

Aldi Sajian, & Ardan Alif. (2025). Struktur dan Konflik Sosial: Perspektif Teori Sosiologi 

terhadap Polarisasi di Era Media Sosial. SEIKAT: Jurnal Ilmu Sosial, Politik dan 

Hukum, 4(1), 309–314. https://doi.org/10.55681/seikat.v4i1.1632 

Azisi, A. M. (2021). a Comparative Study of Conflict Theory of Johan Galtung and Lewis 

a. Coser. Jurnal Yaqzhan, 07(02), 220–229. 

Dodi, L. (2017). Jurnal Al-‘Adl Vol. 10 No. 1, Januari 2017. Jurnal Al-’Adl, 10(1), 104–

124. 

MANNHEIM, K. (2001). THE FUNCTIONS OF SOCIAL CONFLICT. Routledge. 

Mujahid. (2015). Problematika Pendidikan Islam dan Upaya-upaya Pemecahannya. 

Tadbir, 3(1), 68–81. 

Mujiburrohman, & Putri, D. (2024). The Impact of Social Inequality on Educational 

Quality in Indonesia: Challenges and Policy Recommendations. Solo Universal 

Journal of Islamic Education and Multiculturalism, 3(01), 43–56. 

https://doi.org/10.61455/sujiem.v3i01.248 

Mutamakin, M. (2023). Social Conflict as a Perspective in Interdisciplinary Islamic 

Studies. BELIEF: Sociology of Religion Journal, 1(2), 105. 

https://doi.org/10.30983/belief.v1i2.7380 

Prayogi, A. (2023). Social Change in Conflict Theory: A Descriptive Study. ARRUS 

Journal of Social Sciences and Humanities, 3(1), 37–42. 

https://doi.org/10.35877/soshum1652 

Ranjan Bharas, M., Tandi, S., & Pujari, S. C. (2023). Idea of Karl Marx on theory of 

education. Journal of Social Review and Development, 2(1), 30–33. 

Sa’adah, K. (2024). The Educational Institution Policies as Forms of Social Conflict: A 

Phenomenological Study. Education and Human Development Journal, 9(2), 

124–133. https://doi.org/10.33086/ehdj.v9i3.5729 

Vito, B., & Krisnani, H. (2015). Kesenjangan Pendidikan Desa Dan Kota. Prosiding 

Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat, 2(2), 247–251. 

https://doi.org/10.24198/jppm.v2i2.13533 

 

 


