EDUFORMA

EDUCATION, FORMATION, Vol. 1 No. 1 (2025)
AND MANAGEMENT JOURNAL majakatapress.com/index.php/eduforma

Relevansi Teori Konflik dengan Fenomena Sosial di Lembaga
Pendidikan Islam

Burhan Nur Rifqi?
Zainal Arifin?

12 Universitas Muhammadiyah Surabaya

Abstract : Social phenomena in Islamic educational institutions indicate inequalities in access, status, and roles
among different groups, both between teachers and students and between institutions with unequal resources.
Such disparities often lead to conflicts of interest, differing visions, and social tensions that affect the quality of
education. This study aims to reveal the relevance of conflict theory in explaining the social dynamics that occur
within Islamic educational institutions. The research method used is library research with a qualitative descriptive
approach, analyzing various literature sources discussing conflict theory from the perspectives of Karl Marx,
Lewis Coser, and Ralf Dahrendorf, as well as their applications in the context of contemporary Islamic education.
The results show that conflict theory is relevant in explaining the emergence of social inequality, struggles for
authority, and structural changes within Islamic educational institutions. It also provides a critical analytical
framework for understanding how power and resources are distributed. In conclusion, understanding conflict
theory can serve as a foundation for Islamic education managers to create systems that are more equitable,
participatory, and responsive to the social dynamics of society..

Keywords : Conflict Theory; Sociology of Education; Islamic Education; Social Phenomena.

Abstrak : Fenomena sosial di lembaga pendidikan Islam menunjukkan adanya ketimpangan dalam
akses, status, dan peran antar kelompok, baik antara guru dan peserta didik, maupun antar lembaga
yang berbeda tingkat sumber dayanya. Ketimpangan tersebut seringkali melahirkan konflik
kepentingan, perbedaan visi, serta ketegangan sosial yang berdampak pada kualitas pendidikan.
Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap relevansi teori konflik dalam menjelaskan dinamika sosial
yang terjadi di lembaga pendidikan Islam. Metode penelitian yang digunakan adalah kajian pustaka
(library research) dengan pendekatan deskriptif kualitatif, melalui analisis terhadap berbagai literatur
yang membahas teori konflik dari perspektif Karl Marx, Lewis Coser, dan Ralf Dahrendorf, serta
penerapannya dalam konteks pendidikan Islam kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
teori konflik relevan dalam menjelaskan munculnya ketimpangan sosial, perebutan otoritas, dan
perubahan struktur di lembaga pendidikan Islam. Teori ini juga memberikan kerangka analisis kritis
terhadap bagaimana kekuasaan dan sumber daya didistribusikan di dalam lembaga pendidikan.
Kesimpulannya, pemahaman terhadap teori konflik dapat menjadi dasar refleksi bagi pengelola
pendidikan Islam untuk menciptakan sistem yang lebih adil, partisipatif, dan responsif terhadap
dinamika sosial masyarakat.

Kata kunci : Teori Konflik; Sosiologi Pendidikan; Pendidikan Islam; Fenomena Sosial.

Corresponding Author: Burhan Nur Rifqgi (e-mail: ilovemakkahmadinah@gmail.com, Pascasarjana Pendidikan Islam,
Universitas Muhammadiyah Surabaya, Jl. Raya Sutorejo No.59, Dukuh Sutorejo, Kec.
Mulyorejo, Surabaya, Jawa Timur 60113

30


mailto:ilovemakkahmadinah@gmail.com

Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan
Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer

A. Pendahuluan

Lembaga pendidikan Islam merupakan salah satu pilar penting dalam membangun
peradaban umat yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Namun, di balik idealisme
tersebut, realitas sosial di lapangan memperlihatkan adanya berbagai fenomena sosial
yang kompleks dan dinamis. Dalam praktiknya, pendidikan islam tidak luput dari banyak
problematika yang muncul di era global ini (Mujahid, 2015). Selain itu juga problematika
sosial seperti perbedaan status sosial antara guru dan peserta didik, kesenjangan fasilitas
antar lembaga, serta ketimpanlgan dalam akses dan kualitas pendidikan. Kondisi ini
menggambarkan bahwa lembaga pendidikan Islam tidak terlepas dari struktur sosial
masyarakat yang melingkupinya. Ia merefleksikan realitas sosial yang sarat dengan
perbedaan kelas, distribusi kekuasaan, serta akses terhadap sumber daya pendidikan.

Perbedaan status sosial tersebut tampak jelas ketika lembaga pendidikan Islam di
perkotaan yang mempunyai fasilitas baik pastinya juga memiliki pengajar yang
berkompeten sehingga nantinya menghasilkan siswa- siswa yang cerdas. Hal ini
berbanding terbalik terhadap sekolah- sekolah yang terdapat di pedesaan yang
mempunyai fasilitas sekolah yang kurang baik dan tenaga pengajar yang kurang
kompeten (Vito & Krisnani, 2015). Kesenjangan ini bukan hanya berdampak pada mutu
pembelajaran, tetapi juga membentuk stratifikasi sosial baru dalam dunia pendidikan
Islam. Selain itu, hubungan sosial antara guru dan murid kadang diwarnai ketegangan
atau konflik akibat pola komunikasi yang hierarkis, model kepemimpinan otoritatif,
maupun perbedaan pandangan dalam proses pembelajaran. Fenomena tersebut
menunjukkan adanya ketimpangan kekuasaan dan peran sosial di lingkungan pendidikan
yang memerlukan analisis sosiologis lebih mendalam.

Dalam perspektif sosiologi pendidikan, fenomena tersebut dapat dijelaskan
melalui berbagai teori sosial. Salah satu teori yang relevan adalah teori konflik, yang
memberikan kerangka analisis kritis terhadap ketimpangan sosial dan distribusi
kekuasaan dalam lembaga pendidikan. Teori ini pertama kali yang dipopulerkan oleh Karl
Marx dan tokoh-tokoh sosiologi kontemporer, menekankan ketimpangan, dominasi,
dan pertentangan kepentingan sebagai pendorong utama konflik social (Aldi Sajian
& Ardan Alif, 2025). Marx menegaskan bahwa konflik merupakan konsekuensi alami
dari adanya ketimpangan ekonomi dan kontrol terhadap sumber daya.(Prayogi, 2023)
Dalam konteks pendidikan, teori ini dapat digunakan untuk memahami bagaimana
lembaga pendidikan berfungsi sebagai alat reproduksi sosial yang mempertahankan
dominasi kelompok tertentu melalui kurikulum, sistem penilaian, dan norma
kelembagaan.

Pemikiran Marx kemudian dikembangkan oleh Lewis A. Coser, yang memandang
bahwa konflik tidak selalu bersifat destruktif (MANNHEIM, 2001). Menurut Coser,
konflik justru dapat berfungsi positif dalam memperkuat solidaritas kelompok dan
memunculkan perubahan sosial yang konstruktif (Dodi, 2017). Sedangkan Ralf
Dahrendorf menekankan bahwa konflik muncul dari hubungan kekuasaan dalam setiap
struktur sosial. Ia berpendapat bahwa masyarakat selalu berada dalam ketegangan antara
mereka yang berkuasa dan yang tidak berkuasa, sehingga konflik menjadi mekanisme
alami untuk menyeimbangkan distribusi otoritas. Dalam konteks lembaga pendidikan

31



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan
Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer

Islam, gagasan ini dapat menjelaskan munculnya resistensi terhadap kebijakan
pendidikan yang tidak adil, perbedaan pandangan antara pihak manajemen dan tenaga
pendidik, serta munculnya reformasi kelembagaan sebagai bentuk dinamika sosial.

Kajian teori konflik menjadi penting dalam menganalisis fenomena sosial
pendidikan Islam, karena lembaga pendidikan tidak hanya berperan sebagai tempat
transmisi nilai, tetapi juga sebagai arena sosial tempat berbagai kepentingan dan
kekuasaan saling berinteraksi.(Mutamakin, 2023) Ketimpangan fasilitas, status sosial
guru, dan akses terhadap pendidikan mencerminkan adanya struktur dominasi yang
secara tidak langsung diwariskan dari masyarakat ke dalam sistem
pendidikan.(Mujiburrohman & Putri, 2024) Dengan demikian, pendidikan Islam dapat
dipahami sebagai miniatur masyarakat, di mana konflik menjadi bagian dari proses
menuju perubahan sosial yang lebih adil.

Berdasarkan latar belakang tersebut, maka rumusan masalah dalam penelitian ini
adalah:

Bagaimana relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan
Islam?

Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis relevansi teori konflik
dalam menjelaskan dinamika sosial yang terjadi di lembaga pendidikan Islam, khususnya
terkait ketimpangan status sosial, distribusi sumber daya, dan hubungan kekuasaan di
lingkungan pendidikan.

Sementara itu, manfaat penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
konseptual bagi pengembangan kajian sosiologi pendidikan Islam, serta menjadi bahan
refleksi bagi pengelola lembaga pendidikan dalam membangun sistem yang lebih
egaliter, partisipatif, dan responsif terhadap perubahan sosial masyarakat

B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif, yang
bertujuan untuk memahami secara mendalam relevansi teori konflik dalam menjelaskan
fenomena sosial yang terjadi di lembaga pendidikan Islam. Pendekatan ini dipilih karena
penelitian bersifat konseptual dan tidak berorientasi pada pengujian hipotesis kuantitatif,
melainkan berfokus pada analisis makna serta keterkaitan antara konsep-konsep teori dan
realitas sosial pendidikan. Metode kualitatif deskriptif dianggap relevan untuk
menggambarkan dan menginterpretasikan fenomena sosial secara komprehensif melalui
kajian literatur ilmiah.

Sumber data dalam penelitian ini berasal dari berbagai artikel ilmiah dan jurnal
nasional terakreditasi SINTA peringkat 3 hingga 6, serta buku-buku teori sosiologi klasik
dan kontemporer yang membahas pemikiran Karl Marx, Lewis A. Coser, dan Ralf
Dahrendorf, terutama yang berhubungan dengan pendidikan dan masyarakat Islam.
Selain itu, digunakan pula berbagai literatur yang relevan dalam bidang pendidikan Islam
dan sosiologi pendidikan, baik dalam bentuk artikel ilmiah, prosiding, maupun repository
kampus. Seluruh sumber pustaka yang digunakan merupakan publikasi terkini, yaitu yang
terbit antara tahun 2020 hingga 2025, agar hasil analisis mencerminkan konteks sosial
dan akademik yang mutakhir.

32



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan
Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, dengan menelusuri
artikel dan sumber ilmiah dari Google Scholar, Garuda (Garba Rujukan Digital), serta
berbagai repository perguruan tinggi di Indonesia. Proses pencarian dilakukan dengan
menggunakan kata kunci seperti “feori konflik,” “pendidikan Islam,” “sosiologi
pendidikan,” dan ‘‘fenomena sosial.” Data yang diperoleh kemudian dikaji dan diseleksi
berdasarkan relevansi topik, kualitas publikasi, serta kesesuaian dengan tujuan penelitian.

Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content
analysis) yang melibatkan tiga tahap utama, yaitu reduksi data, pengelompokan tema, dan
interpretasi. Pada tahap reduksi data, peneliti menyeleksi informasi yang relevan dengan
fokus kajian, yaitu teori konflik dan fenomena sosial di lembaga pendidikan Islam. Tahap
pengelompokan tema dilakukan dengan cara mengklasifikasikan hasil kajian literatur ke
dalam kategori-kategori seperti ketimpangan sosial, relasi kekuasaan, dan dinamika
perubahan sosial. Selanjutnya, tahap interpretasi dilakukan dengan menafsirkan data
berdasarkan kerangka teori konflik dari Marx, Coser, dan Dahrendorf untuk menemukan
relevansi dan implikasinya terhadap realitas pendidikan Islam. Melalui prosedur analisis
ini, penelitian diharapkan mampu memberikan gambaran konseptual yang sistematis dan
mendalam mengenai dinamika sosial pendidikan Islam dari perspektif teori konflik

C. Hasil dan Pembahasan

Hasil kajian menunjukkan bahwa teori konflik memiliki relevansi yang sangat
kuat dalam menjelaskan dinamika sosial di lembaga pendidikan Islam. Teori ini
menekankan bahwa setiap struktur sosial pada dasarnya mengandung ketimpangan
kekuasaan dan kepentingan yang berbeda, yang memunculkan persaingan dan konflik.
Dalam konteks pendidikan Islam, hal ini terlihat jelas ketika akses terhadap pendidikan
yang berkualitas tidak merata, baik antar lembaga maupun antar wilayah. Sekolah atau
pesantren yang memiliki sumber daya lebih banyak cenderung memberikan fasilitas yang
lebih lengkap, sedangkan lembaga dengan keterbatasan dana dan tenaga pendidik
mengalami kesulitan memenuhi standar pendidikan yang layak. Ketimpangan ini tidak
hanya berdampak pada kualitas pendidikan, tetapi juga membentuk pengalaman sosial
siswa yang berbeda, yang kemudian mempengaruhi persepsi mereka terhadap keadilan
dan hubungan sosial di lingkungan pendidikan.

Selain itu, konflik relasi antara guru, siswa, dan pengelola lembaga pendidikan
juga dapat dianalisis melalui lensa teori konflik. Ketika distribusi tanggung jawab,
penghargaan, atau kesempatan pengembangan karier tidak merata, muncul gesekan yang
dapat memengaruhi iklim belajar. Misalnya, guru yang merasa kontribusinya kurang
dihargai dapat mengalami frustrasi, yang kemudian berdampak pada motivasi mengajar
dan hubungan dengan siswa. Siswa pun terkadang menghadapi ketidakadilan dalam
perlakuan atau fasilitas, yang memunculkan ketegangan antara pihak yang memiliki
kekuasaan lebih besar (pengelola) dan pihak yang memiliki keterbatasan. Fenomena ini
menegaskan bahwa lembaga pendidikan Islam, meski berniat mendidik secara religius,
tetap berada dalam dinamika sosial yang dipengaruhi oleh kepentingan, hierarki, dan
kontrol sumber daya.

Dalam perspektif yang lebih luas, lembaga pendidikan Islam bukan hanya sekadar
tempat mentransfer pengetahuan agama, tetapi juga mencerminkan struktur kekuasaan

33



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan
Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer

dan distribusi sumber daya dalam masyarakat. Ketimpangan dalam fasilitas, akses, dan
hubungan sosial di lembaga pendidikan dapat dianggap sebagai cermin dari ketimpangan
yang ada di masyarakat secara umum. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam,
selain berperan dalam pengembangan spiritual dan moral siswa, juga menjadi arena sosial
di mana konflik kepentingan dan ketidaksetaraan dapat muncul dan diuji. Dengan
demikian, penerapan teori konflik membantu kita memahami tidak hanya interaksi sehari-
hari dalam lembaga pendidikan, tetapi juga bagaimana lembaga tersebut berfungsi
sebagai refleksi dari struktur sosial yang lebih luas.

Menurut Karl Marx, ketimpangan sosial dalam dunia pendidikan muncul karena
adanya perbedaan kepemilikan dan kontrol terhadap sumber daya, baik berupa ekonomi
maupun simbolik.(Ranjan Bharas et al., 2023) Dalam pendidikan Islam, ketimpangan
tersebut dapat terlihat dari perbedaan akses dan kualitas antar lembaga. Beberapa
pesantren atau sekolah Islam memiliki dukungan finansial yang besar, fasilitas modern,
serta tenaga pendidik berkualitas, sehingga mampu memberikan pendidikan yang lebih
optimal. Sementara itu, lembaga lain masih menghadapi keterbatasan sarana, seperti
ruang kelas yang sempit, buku dan media pembelajaran yang terbatas, serta guru yang
kurang terlatih. Ketimpangan ini menciptakan pengalaman belajar yang berbeda bagi
siswa, yang kemudian memengaruhi peluang mereka dalam mencapai prestasi akademik
maupun pengembangan karakter.

Selain itu, ketimpangan ini tidak hanya berdampak pada kualitas pendidikan,
tetapi juga pada struktur sosial internal lembaga. Siswa yang belajar di lembaga dengan
sumber daya lebih banyak cenderung memperoleh kesempatan lebih besar untuk
mengembangkan potensi diri, sedangkan siswa di lembaga terbatas sering menghadapi
hambatan yang membatasi pengalaman belajar dan interaksi sosial mereka. Perbedaan ini
mencerminkan bagaimana kepemilikan dan kontrol terhadap sumber daya menentukan
posisi dan peluang individu dalam sistem pendidikan, sejalan dengan analisis Marx
tentang hubungan antara kekuasaan ekonomi dan ketimpangan sosial.

Lewis A. Coser menambahkan perspektif yang lebih dinamis mengenai konflik,
yaitu bahwa konflik tidak selalu bersifat destruktif.(Azisi, 2021) Dalam konteks
pendidikan Islam, konflik internal antara guru, siswa, atau pengelola lembaga seringkali
muncul karena perbedaan kepentingan, ketidakjelasan tugas, atau ketidakmerataan
fasilitas. Meskipun terlihat sebagai masalah, ketegangan ini sesungguhnya mencerminkan
adanya interaksi sosial yang hidup dan kesadaran akan ketidakadilan, yang menjadi titik
awal untuk evaluasi dan perbaikan dalam sistem pendidikan.

Konflik yang muncul akibat ketidakadilan dalam pembagian tanggung jawab,
fasilitas, atau kesempatan pengembangan profesional dapat mendorong pengelola
lembaga untuk melakukan perubahan strategis.(Mujiburrohman & Putri, 2024) Misalnya,
mereka mungkin meninjau ulang alokasi sumber daya, memperbaiki kebijakan
manajemen guru, atau merancang program pembelajaran yang lebih inklusif agar seluruh
siswa mendapat kesempatan yang lebih setara. Dengan demikian, konflik menjadi
katalisator bagi perbaikan kualitas pendidikan dan distribusi sumber daya, sekaligus
mendorong transparansi dan akuntabilitas dalam pengelolaan lembaga.

Lebih jauh, kemampuan lembaga pendidikan Islam dalam mengelola konflik juga
mencerminkan kapasitas mereka untuk membangun budaya organisasi yang sehat. Ketika

34



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan
Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer

guru, siswa, dan pengelola terbiasa menghadapi perbedaan pendapat atau ketidakadilan
dengan dialog terbuka dan pendekatan kolaboratif, mereka tidak hanya menyelesaikan
masalah yang ada, tetapi juga membentuk kebiasaan berpikir kritis dan keterampilan
sosial. Proses ini membantu setiap anggota komunitas pendidikan memahami pentingnya
tanggung jawab bersama, kesetaraan, dan empati terhadap pihak lain, yang menjadi
fondasi bagi terciptanya lingkungan belajar yang inklusif.

Selain itu, pengelolaan konflik yang efektif dapat memicu inovasi dalam praktik
pendidikan Islam. Misalnya, lembaga yang menghadapi keterbatasan sumber daya dan
persaingan internal dapat terdorong untuk merancang metode pembelajaran baru,
membangun program mentoring antar siswa, atau memanfaatkan teknologi untuk
meningkatkan akses pendidikan. Dengan cara ini, konflik tidak lagi dilihat sebagai
hambatan, tetapi sebagai peluang untuk memperkuat kualitas pendidikan dan
meningkatkan kapasitas organisasi. Fenomena ini sejalan dengan pandangan Coser
bahwa konflik dapat memicu perubahan sosial yang positif jika diarahkan secara
konstruktif.

Akhirnya, dampak sosial dari pengelolaan konflik yang baik terasa tidak hanya di
lingkungan internal lembaga, tetapi juga pada masyarakat yang lebih luas. Lembaga
pendidikan Islam yang mampu menumbuhkan solidaritas dan kolaborasi di antara
anggotanya akan menghasilkan lulusan yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi
juga memiliki kesadaran sosial dan kemampuan bekerja sama dalam menghadapi
perbedaan. Dengan demikian, konflik yang dikelola dengan bijak berperan sebagai
mekanisme pembelajaran sosial, memperkuat kohesi komunitas, dan mempersiapkan
generasi muda untuk berperan aktif dalam membangun masyarakat yang lebih adil dan
harmonis.

Selain itu, konflik yang terjadi dalam lembaga pendidikan Islam juga berpotensi
membentuk budaya organisasi yang lebih kuat. Ketika siswa dan guru menghadapi
perbedaan atau ketidakadilan secara bersama-sama, mereka cenderung mengembangkan
keterampilan sosial seperti empati, toleransi, dan kemampuan berkolaborasi. Pengalaman
ini tidak hanya meningkatkan kohesi internal, tetapi juga menumbuhkan kesadaran
kolektif mengenai pentingnya tanggung jawab bersama dan keadilan dalam lingkungan
belajar, sehingga menciptakan iklim pendidikan yang lebih harmonis dan inklusif.

Di sisi lain, pengelolaan konflik yang efektif seringkali memacu inovasi dan
perbaikan dalam praktik pendidikan. Lembaga pendidikan Islam yang menghadapi
keterbatasan sumber daya atau ketegangan internal dapat terdorong untuk merancang
strategi pembelajaran baru, membangun program mentoring antar siswa, atau
memanfaatkan teknologi sebagai solusi alternatif. Dengan demikian, konflik tidak
sekadar masalah yang harus diselesaikan, tetapi juga menjadi pemicu perubahan yang
memperkuat kualitas pendidikan dan kapasitas organisasi secara keseluruhan.

Lebih jauh lagi, dampak positif dari konflik yang dikelola dengan bijak meluas
hingga masyarakat di luar lembaga. Lulusan dari lembaga pendidikan Islam yang mampu
menavigasi konflik secara konstruktif cenderung memiliki kemampuan sosial yang lebih
matang, kesadaran akan keadilan, dan kemampuan bekerja sama dalam konteks sosial
yang lebih luas. Hal ini menunjukkan bahwa konflik, bila dipahami dan diarahkan dengan
tepat, tidak hanya memperkuat komunitas internal, tetapi juga menyiapkan generasi muda

35



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan
Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer

untuk berperan aktif dalam membangun masyarakat yang lebih adil, harmonis, dan
dinamis.

Dalam lembaga pendidikan Islam, konflik antarpendidik, antarunit, atau antara
lembaga bisa menjadi pendorong inovasi dan pembaruan sistem manajemen jika dikelola
dengan baik. Sementara itu, Ralf Dahrendorf melihat bahwa otoritas dan kekuasaan
dalam lembaga pendidikan sering kali menjadi sumber ketegangan, namun juga sarana
menuju reformasi sosial apabila ada dialog dan redistribusi peran.(Sa’adah, 2024)

Untuk memperjelas hubungan antara teori konflik dan fenomena sosial
pendidikan Islam, berikut Tabel 1 menyajikan ringkasan teori utama dan relevansinya
dalam konteks lembaga pendidikan Islam.

Tabel 1. Relevansi Teori Konflik dalam Pendidikan Islam

Tokoh Teori Konflik Konsep Utama Relevansi dalam Pendidikan Islam

. . Ketimpangan fasilitas dan mutu antar lembaga
Ketimpangan kelas, ekonomi, o K
Karl Marx pendidikan Islam mencerminkan struktur kelas
dan kekuasaan

sosial.

. . . Konflik internal dalam lembaga pendidikan dapat
. Konflik sebagai mekanisme o i |
Lewis A. Coser K . K memperkuat solidaritas dan memunculkan inovasi
integrasi sosial o

manajerial.

Ketegangan antara pengelola, guru, dan siswa dapat
Ralf Dahrendorf Otoritas dan perubahan sosial menghasilkan reformasi dalam sistem pendidikan
Islam.

Tabel di atas menunjukkan bahwa teori konflik dari Marx, Coser, dan Dahrendorf
memiliki kesamaan dalam melihat ketimpangan sebagai hal yang melekat dalam struktur
sosial, namun juga membuka peluang untuk perubahan sosial yang konstruktif.

Selanjutnya, untuk memperjelas posisi teori konflik dalam menjelaskan fenomena
sosial pendidikan Islam, dapat digambarkan melalui Bagan Konseptual berikut:

Gambar 1. Bagan Konseptual Teori Konflik dalam Pendidikan Islam

Bagan Konseptual Teori Konflik
dalam Pendidikan Islam

Fenomena Sosial di
Lembaga Penditikan slam

B

Ketimpangan Soslal
(akses, fasilitas, statusguru
ekonomi lembaga)

!

Dommnas Kelompok Elit
Resstensi Kelompok
Subordinat

b

Dinamica Konflik Sosia
[persaingan, kritik,
ketegangan intornal

Evabuas & Reformas Pendidikan
{perubahan kurdkukam, keaddan,
pemerstasn mutu)

Bagan ini memperlihatkan bahwa ketimpangan sosial di lembaga pendidikan
Islam memunculkan konflik yang, bila dikelola secara dialogis dan adil, dapat
menghasilkan perubahan sosial dan pembaruan pendidikan.

36



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan
Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer

Kemudian, hasil sintesis dari berbagai literatur yang dianalisis dalam penelitian
ini dapat divisualisasikan melalui Skema Sintesis Literatur berikut:

Gambar 2. Skema Sintesis Literatur Kajian Konflik dalam Pendidikan Islam

Kajian Sintesis Kesimpulan
« Teori Konflik _| *Ketimpangan « Relevansi Teori
« Sosiologi ?| « Dominasi =P Konflik
Pendidikan « Resistensi » Perubahan
Islam Sosial

Skema ini menggambarkan bagaimana teori konflik diintegrasikan dengan
literatur pendidikan Islam melalui proses sintesis tematik, menghasilkan kesimpulan
bahwa teori konflik masih sangat relevan untuk menganalisis struktur sosial lembaga
pendidikan Islam kontemporer.

Berdasarkan hasil analisis literatur tersebut, dapat disimpulkan bahwa teori
konflik relevan digunakan untuk menjelaskan berbagai fenomena sosial yang terjadi di
lembaga pendidikan Islam. Teori ini memberikan kerangka berpikir kritis untuk
memahami ketimpangan, dominasi, serta potensi perubahan yang terjadi dalam sistem
pendidikan. Pendidikan Islam, dalam konteks ini, tidak hanya menjadi sarana transmisi
nilai-nilai keagamaan, tetapi juga arena dialektika sosial yang menuntut kesetaraan,
keadilan, dan pemerataan akses bagi seluruh lapisan masyarakat.

D. Kesimpulan

Hasil kajian pustaka menunjukkan bahwa teori konflik memiliki relevansi yang
kuat dalam memahami fenomena sosial di lembaga pendidikan Islam. Teori ini membantu
menjelaskan bagaimana ketimpangan sumber daya, perbedaan status sosial, dan relasi
kekuasaan berpengaruh terhadap dinamika sosial pendidikan. Dalam perspektif Karl
Marx, pendidikan sering kali merefleksikan struktur kelas sosial masyarakat, di mana
lembaga pendidikan yang lebih kuat secara ekonomi cenderung memiliki pengaruh
dominan terhadap arah kebijakan dan kualitas pembelajaran. Sementara itu, Lewis A.
Coser menegaskan bahwa konflik dapat menjadi mekanisme fungsional yang memicu
solidaritas, adaptasi, dan pembaruan sistem. Adapun Ralf Dahrendorf melihat bahwa
otoritas dan resistensi di dalam lembaga pendidikan merupakan pendorong perubahan
sosial yang tidak dapat dihindari.

Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan bahwa ketimpangan sosial
dalam pendidikan Islam tidak semata-mata menghasilkan disintegrasi, melainkan dapat
menjadi sarana menuju reformasi kelembagaan apabila konflik dikelola secara
konstruktif dan berkeadilan. Dengan demikian, teori konflik masih sangat relevan sebagai
kerangka analisis untuk memahami dan memperbaiki struktur sosial dalam pendidikan
Islam kontemporer, terutama dalam menghadapi tantangan modernisasi, globalisasi, serta
kesenjangan mutu antar lembaga.

Sebagai saran, penelitian selanjutnya disarankan untuk memperdalam analisis
dengan pendekatan empiris, seperti studi kasus atau wawancara mendalam, agar dapat

37



Nur Rifqi, B., & Arifin, Z. (2025). Relevansi teori konflik dengan fenomena sosial di lembaga pendidikan
Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer

memberikan bukti lapangan tentang bagaimana konflik sosial benar-benar terjadi dan
dikelola di lembaga pendidikan Islam. Selain itu, para pengelola lembaga pendidikan
Islam diharapkan mampu mengembangkan strategi manajerial berbasis keadilan sosial
dan partisipasi, sehingga setiap unsur lembagaba ik guru, siswa, maupun masyarakat
dapat berkontribusi secara setara dalam mewujudkan pendidikan Islam yang inklusif,
adil, dan berdaya saing.

Daftar Pustaka

Aldi Sajian, & Ardan Alif. (2025). Struktur dan Konflik Sosial: Perspektif Teori Sosiologi
terhadap Polarisasi di Era Media Sosial. SEIKAT: Jurnal Ilmu Sosial, Politik dan
Hukum, 4(1), 309-314. https://doi.org/10.55681/seikat.v4il.1632

Azisi, A. M. (2021). a Comparative Study of Conflict Theory of Johan Galtung and Lewis
a. Coser. Jurnal Yaqzhan, 07(02), 220-229.

Dodi, L. (2017). Jurnal Al-‘Adl Vol. 10 No. 1, Januari 2017. Jurnal Al-’Adl, 10(1), 104—
124.

MANNHEIM, K. (2001). THE FUNCTIONS OF SOCIAL CONFLICT. Routledge.

Mujahid. (2015). Problematika Pendidikan Islam dan Upaya-upaya Pemecahannya.
Tadbir, 3(1), 68-81.

Mujiburrohman, & Putri, D. (2024). The Impact of Social Inequality on Educational
Quality in Indonesia: Challenges and Policy Recommendations. Solo Universal
Journal of Islamic Education and Multiculturalism, 3(01), 43-56.
https://doi.org/10.61455/sujiem.v3i01.248

Mutamakin, M. (2023). Social Conflict as a Perspective in Interdisciplinary Islamic
Studies.  BELIEF:  Sociology  of  Religion Journal, 1(2), 105.
https://doi.org/10.30983/belief.v1i2.7380

Prayogi, A. (2023). Social Change in Conflict Theory: A Descriptive Study. ARRUS
Journal  of  Social  Sciences and  Humanities, 3(1), 37-42.
https://doi.org/10.35877/soshum1652

Ranjan Bharas, M., Tandi, S., & Pujari, S. C. (2023). Idea of Karl Marx on theory of
education. Journal of Social Review and Development, 2(1), 30-33.

Sa’adah, K. (2024). The Educational Institution Policies as Forms of Social Conflict: A
Phenomenological Study. Education and Human Development Journal, 9(2),
124-133. https://doi.org/10.33086/ehd}.v913.5729

Vito, B., & Krisnani, H. (2015). Kesenjangan Pendidikan Desa Dan Kota. Prosiding
Penelitian dan  Pengabdian  kepada  Masyarakat, 2(2), 247-251.
https://doi.org/10.24198/jppm.v2i2.13533

38



